
 
 

 

 

17. LE ROYAUME DE 

DIEU 
 

Qu’est-ce que le royaume de Dieu ? 
Le royaume de Dieu est une expression ambiguë, difficile à 

comprendre pour le lecteur moderne. De nombreux prédicateurs 

l'utilisent de manière vague, comme s'il s'agissait de l'Église. 

Construire le royaume, ou œuvrer pour lui, ne sont pas des concepts 

bibliques. C'est vraiment triste, car la terminologie employée par 

Jésus pour enseigner aux Juifs était pleine d'enthousiasme et 

d'attente pour les Juifs fidèles. Jésus prêchait le royaume partout où 

il allait. Il disait aux gens de rechercher le royaume de Dieu comme 

étant la priorité absolue. Il était au cœur de son message et est 

évoqué dans la plupart des livres du Nouveau Testament. 

L'origine de cette expression est imprégnée de la théologie juive, 

remontant à 3 000 ans, aux promesses faites par Dieu au roi David et 

même au patriarche juif Abraham mille ans plus tôt. Le Dieu d'Israël 

est le Dieu de l'histoire ; il a un plan pour son peuple élu, qui sera 

révélé à la fin des temps : un plan pour sa nation élue, Israël, et un 

plan plus grand encore pour son Église, les élus de toute tribu, de 

tout peuple, de toute nation et de toute langue. 

Dieu est la source de toutes choses, et de nombreuses expressions « 

de Dieu » seraient mieux traduites par « de Dieu ». La paix de Dieu, 

qui surpasse toute intelligence, n'est pas la paix personnelle de Dieu, 

mais la paix qu'il donne. De même, avec la joie du Seigneur. 

L'Agneau de Dieu qui enlève le péché du monde n'est pas l'agneau 

favori de Dieu, mais l'Agneau qu'il a offert pour le sacrifice parfait, 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


 
 

qui efface nos péchés. La traduction « royaume de Dieu » donne une 

fausse impression, car elle est facilement interprétée comme 

possessive, royaume ou souveraineté de Dieu, ce qui n'est pas le sens 

véritable. On ne peut pas parler du royaume de Dieu comme d'un 

royaume à venir ou hérité par l'homme. Pour les auditeurs juifs de 

Jésus, le royaume de Dieu était toujours un royaume terrestre auquel 

ils aspiraient, avec un Messie juif comme roi. 

Le mot « royaume » évoque de nombreuses significations et, pour le 

lecteur moderne, il désigne généralement un pays dirigé par un 

monarque. Le mot grecbéalyea,Le terme « royauté » est attesté par 

tous les lexiques grecs, un terme abstrait désignant l'autorité royale 

d'un roi et son gouvernement, la monarchie. Dans de nombreux 

contextes, il désigne la royauté en action, son règne, où cette autorité 

s'exerce. On trouve 140 références au royaume dans dix-sept livres 

du Nouveau Testament, dont : 

43 occurrences se rapportent à Jésus en tant que roi 

46 se rapportent aux disciples de Jésus, à sa monarchie, aux élus 

de Dieu 

51 se rapportent au futur règne messianique 

Lorsque ces trois significations sont comprises, le sens des versets 

relatifs au royaume de Dieu devient plus clair. La tradition des 

traductions anglaises de la Bible est de traduire 

systématiquementbéalya L'idée d'un royaume n'est pas utile et a 

engendré confusion et ignorance de ce concept important. Qui est le 

roi ? Est-ce Dieu le Père ou Dieu le Fils ? Où est le règne ? Est-il au 

ciel ou sur terre ? Le règne a-t-il commencé ou est-il encore à venir ? 

Les réponses à ces questions deviennent claires lorsque nous 

comprenons le sens deβασιλεία του θεού est la royauté de Dieu. 

Jésus, bien que né roi des Juifs (Mt 2,2), dut proclamer son message 

en présence de chefs religieux juifs hostiles et d'une armée romaine 

chargée de réprimer tout signe de rébellion. Incapable de parler 

ouvertement et clairement de son identité de Messie ni du projet 

divin de le voir gouverner le monde, il utilisa une terminologie juive 

énigmatique. Il se présenta comme « le Fils de l'homme » au lieu de 

dire qu'il était le Messie, et il qualifia son royaume de « royaume de 

Dieu » ou de « royaume des cieux », car sa royauté serait établie par 

Dieu. Ses disciples ne doutaient pas qu'il se présentait comme le 



 
 

Messie juif promis qui sauverait Israël de ses ennemis. Les 

prophètes de l'Ancien Testament avaient annoncé que le Messie 

serait un descendant de David qui, un jour, siégerait sur son trône et 

régnerait sur le reste de son peuple, Israël. Jésus a utilisé cette 

terminologie du royaume pour enseigner aux fidèles juifs et à ses 

disciples qu'il était le Messie promis, tandis qu'en même temps, sa 

terminologie et ses paraboles rendaient difficile pour ses ennemis de 

l'accuser de blasphème ou de sédition.. 

Le royaume de Dieu dans le livre de Daniel 

Le roi babylonien, Nebucadnetsar, fit un rêve que Daniel lui 

interpréta. Ce rêve est fondamental pour l'espérance messianique 

juive (Dn 2:31-45). Dans son rêve, le roi vit une immense statue, 

dont les différentes parties représentaient de puissants empires 

mondiaux centrés autour du Moyen-Orient, incluant des régions 

d'Asie, d'Afrique et d'Europe. La tête d'or représentait l'Empire 

babylonien, la poitrine et les bras d'argent l'Empire perse, le ventre 

et les cuisses de bronze l'Empire grec, les jambes de fer l'Empire 

romain, et les pieds de fer et d'argile, une extension de l'Empire 

romain, une coalition de nations qui naîtrait à la fin des temps. 

Pendant que le roi rêvait, une pierre se détacha, non par la main de 

l'homme, et frappa les pieds de fer et d'argile de la statue, les brisant. 

Tous les empires mondiaux furent balayés sans laisser de trace. Puis 

la pierre qui frappa la statue devint une immense montagne qui 

remplit toute la Terre. Daniel expliqua à Nebucadnetsar :Au temps 

de ces rois, le Dieu du ciel établira un royaume qui ne sera jamais 

détruit et ne sera jamais laissé à un autre peuple. Il écrasera tous ces 

royaumes et les anéantira, mais lui-même subsistera éternellement. 

(Dan 2:44).Le rocher est le Messie. La destruction des empires 

mondiaux aura lieu lorsque Jésus reviendra sur Terre et terrassera les 

nations révoltées contre Jérusalem lors de la bataille d'Armageddon 

(Ap 16:12-16). Le Messie régnera sur les survivants avec un sceptre 

de fer, en tant que « Roi des rois et Seigneur des seigneurs ». Son 

royaume est ce qu'on appelle le royaume messianique. 

Daniel a lui-même rêvé de la venue du Messie conquérant (Dn 7:7-

27). Il a vu quatre bêtes (des empires mondiaux) et la dernière avait 

dix cornes, dont trois ont été déracinées par une petite corne, 

l'Antéchrist, qui parlait avec vantardise et exerçait son autorité 



 
 

pendant un temps, des temps et la moitié d'un temps, les quarante-

deux mois durant lesquels les saints seront livrés entre ses mains (Ap 

13:5-7). Cette petite corne est l'homme d'iniquité contre lequel Paul 

nous met en garde (2 Thessaloniciens 2:1-4), la bête que tous les 

habitants de la terre adoreront (Ap 13:1-10) et qui sera finalement 

tuée et jetée en enfer (Ap 19:20). 

Les versets suivants révèlent l’issue de ce que Jésus a appelé « une 

grande détresse, sans pareille depuis le commencement du monde 

jusqu’à présent » (Mt 24, 15-22). 

Tandis que je contemplais la nuit, dans une vision, j'ai vu 

comme un fils de l'homme venant dans les nuées. À son 

arrivée, il a été présenté à l'Ancien des jours. Il a reçu la 

royauté, l'autorité et la gloire, et tous lui ont rendu hommage, 

des gens de tout pays et de toute langue. Sa domination est 

éternelle et n'a pas de fin ; son royaume ne sera jamais détruit 

(Dn 7:13-14). 

Mais les saints des lieux élevés recevront le royaume et le 

posséderont pour toujours (Dan 7:18) 

La royauté, l'autorité et la grandeur de tous les royaumes du 

monde seront données aux saints des lieux célestes. Leur 

royaume est éternel, et tous les dirigeants leur rendront 

hommage et se soumettront à eux (Dan 7:27). 

Le Seigneur sera roi de toute la terre… Alors, les survivants de 

toutes les nations qui ont attaqué Jérusalem monteront chaque année 

pour adorer le Roi, le Seigneur des armées célestes (Zacharie 14:9, 

16). Les nations marcheront à la lumière de la Ville sainte, et les rois 

de la terre lui apporteront leur splendeur (Ap 21:24). 

Dans le royaume qui en résulte, toutes les nations et tous les peuples 

de toutes langues rendent hommage au Messie, mais ce sont les 

saints qui possèdent le royaume, comme cela est répété trois fois 

(Dn 7:18, 22, 27). Dans Daniel, l'expression « saints du Très-Haut » 

contraste avec les Juifs, systématiquement désignés comme le 

peuple de Daniel (Dn 9:15-16, 19, 24, 10:14, 11:14, 12:1). Keil dit : 

« Les saints du Très-Haut, ou en bref les saints, ne sont ni les Juifs, 

qui ont l'habitude de s'appeler eux-mêmes « saints » par opposition 

aux païens, ni l'Israël converti du millénaire ; ils sont la 



 
 

congrégation de la Nouvelle Alliance, composée d'Israël et des 

fidèles de toutes les nations ; car le royaume que Dieu donne au Fils 

de l'homme comprendra, selon Daniel 7:14, ceux qui sont rachetés 

parmi toutes les nations de la Terre » (Commentaire sur Daniel, p. 

239). 

Les détails sur les dernières années de cet âge, lorsqu'une coalition 

mondiale sous la direction de l'Antéchrist dévorera la Terre entière, 

sont donnés dans Daniel 7 et Apocalypse 6-19. Dieu donne la 

victoire au Messie et aux saints. J'ai expliqué ailleurs pourquoi je 

crois que l'expression « saints du Très-Haut » doit être interprétée 

comme « saints des lieux célestes ». 

Un tiers des versets sur le royaume de Dieu/les cieux se concentrent 

sur les disciples de Jésus, représentants de tous les saints. Le 

royaume de Dieu leur appartient. Ils y entrent par la nouvelle 

naissance. Ils sont dès à présent héritiers du royaume et en détiennent 

les clés. Ils siégeront avec Abraham, Isaac et Jacob dans le royaume, 

qui est la monarchie messianique, car Jésus leur confère la royauté 

(Lc 22:29-30). Ils mangeront et boiront à sa table royale et siégeront 

sur des trônes pour juger les douze tribus d'Israël. Ils sont appelés à 

son royaume (royauté) et à sa gloire (1 Thessaloniciens 2:12). Ils ne 

sont pas là comme sujets du royaume, mais comme dirigeants. Dieu a 

choisi ceux qui sont pauvres aux yeux du monde pour hériter du 

royaume qu'il a promis à ceux qui l'aiment (Jacques 2:5). Ils 

recevront un accueil chaleureux dans le règne éternel de leur 

Seigneur et Sauveur Jésus-Christ (2 Pi 1:11). L'Agneau est loué au 

ciel parce qu'il a été immolé et qu'il a racheté par son sang des 

hommes de toute tribu, de toute langue, de tout peuple et de toute 

nation, et en a fait un royaume de prêtres qui gouverneront la terre 

(Ap 5:10). Tel est le dessein divin pour l'humanité rachetée. 

Le royaume n'est pas mentionné spécifiquement partout où il est mis 

en avant. Par exemple : 

À celui qui vaincra, à celui qui fera ma volonté jusqu'à la fin, je 

donnerai autorité sur les nations, pour les paître avec une verge de 

fer, et pour les briser comme de la poterie, selon que mon Père m'a 

donné cette autorité (Ap 2:26-27). 



 
 

Au vainqueur, je donnerai le droit de s'asseoir avec moi sur mon 

trône, comme moi, j'ai vaincu et me suis assis avec mon Père sur son 

trône (Ap 3:21). 

La phraséologie du royaume de Dieu a trois significations distinctes. 

Si elles ne sont pas comprises, il est difficile pour les interprètes 

d'harmoniser les versets relatifs au royaume de Dieu. 

1. Lorsque Jésus parlait de la royauté dans son contexte actuel, il se 

désignait souvent, par métonymie, comme le Messie. 

2. Lorsqu'il parlait de la royauté à ses disciples, il faisait référence à 

son futur gouvernement, la monarchie messianique. Il expliqua à 

maintes reprises, généralement par des paraboles, que la nation 

juive avait désobéi à Dieu, rompu l'alliance et perdu la royauté 

qui lui avait été promise. En conséquence, la royauté serait 

donnée à d'autres, à ceux qui croient en Jésus, y compris les Juifs 

fidèles de tous âges. En tant qu'enfants de Dieu, ils constituent la 

famille royale et hériteront de la royauté et régneront avec le 

Messie. 

3. Lorsque Jésus parlait du royaume dans un contexte futur, il faisait 

référence à son règne terrestre, un concept qui était compris et 

attendu avec impatience par les Juifs pieux du premier siècle. 

Cette interprétation évite la conclusion maladroite selon laquelle le 

royaume est à la fois présent et futur ; qu'il a été inauguré, mais ne 

l'est pas encore. Elle maintient l'accent sur la « royauté » et évite 

l'enseignement non biblique et contraire aux faits selon lequel Jésus 

gouvernerait le monde actuellement. Elle souligne le fait que les 

disciples de Jésus sont les héritiers de la royauté, un concept 

généralement mal compris et ignoré. En tant qu'enfants de Dieu, ils 

sont cohéritiers du Messie et partageront sa gloire (Romains 8:17). 

L'Église visible n'est pas, comme le dit Augustin, le royaume de 

Dieu. Ce sont plutôt les élus qui constituent la monarchie, une grande 

multitude de toute nation, tribu, peuple et langue qui régnera avec le 

Christ sur la terre (Ap 5:9-10). Leur règne commencera lorsque le 

Messie reviendra sur terre et qu'ils seront ressuscités et enlevés. Mais 

en tant qu'héritiers, ils sont déjà entrés dans la royauté et la 



 
 

monarchie messianiques. Tel est leur statut. Étant faits de chair et de 

sang dans leur corps actuel, ils ne peuvent hériter du royaume (1 Co 

15:50) ; le royaume suivra la résurrection. La monarchie ressuscitée 

gouvernera la Terre, mais ils n'y vivront pas. Leur demeure pendant 

le millénaire sera la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:2 – 2:5). Cette cité 

est actuellement au ciel (Hé 12:22-25), mais à la fin de cet âge, au 

retour de Jésus, la Nouvelle Jérusalem descendra du ciel d'auprès de 

Dieu et sa gloire sera visible au-dessus de la Jérusalem terrestre (Ap 

21:2). Les nations marcheront à sa lumière, et les rois de la terre lui 

apporteront leur splendeur (Ap 21:24). 

 

Interprétation de l'expression « royaume de Dieu » 

Le– L'article défini indique que les Juifs savaient de quoi Jésus 

parlait. Il ne s'agit pas d'un royaume indéfini, mais du royaume 

annoncé par les prophètes de l'Ancien Testament, le royaume du 

Messie promis. L'enseignement de Jésus était centré sur son royaume 

à venir, pour lequel nous prions lorsque nous disons : « Que ton 

règne vienne ! » 

royaume– Mot complexe qui peut désigner le roi, sa royauté, sa 

monarchie, son domaine ou son règne. Le sens premier des mots 

hébreu et grec pour royaume est « royauté », pouvoir royal ou 

autorité exercée par le roi et sa monarchie. Mis en pratique, il signifie 

« régner ». 

de– Ce mot paraît simple, mais il traduit le génitif grec, qui a de 

nombreuses nuances de sens ; il évoque essentiellement une relation 

étroite. Le sens le plus courant est « possession », ce qui signifierait 

que le royaume de Dieu est le royaume de Dieu. Cependant, le 

royaume de Dieu, son règne souverain sur l'univers, ne peut venir 

comme le royaume de Dieu vient, et les humains ne peuvent le 

posséder. Le royaume de Dieu est autre chose. Dans cette expression, 

le « de » est à l'ablatif, signifiant « de ». Le royaume de Dieu évoque 

la royauté qui vient de Dieu. Il s'agit d'un roi que Dieu a désigné et 

des élus, que Dieu a choisis pour être ses enfants et héritiers du 

royaume. Dieu est la source et l'origine du royaume. Les versets sur 



 
 

le royaume parlent du roi, Jésus le Messie, de sa monarchie, de 

l'Église et de son règne futur sur Terre. 

DieuDieu le Père est la source de toutes choses, et en ce sens, le 

royaume vient de lui. Mais le roi est un homme, Jésus le Messie, le 

Fils de Dieu, et le royaume devrait donc normalement être considéré 

comme lui appartenant, comme le croyaient les Juifs. Il s'agit d'un 

royaume terrestre gouverné par un homme, le Messie juif, lorsqu'il 

descendra du ciel pour gouverner le nouveau monde. 

Ce que n'est pas le royaume de Dieu 

En acceptant l’explication ci-dessus de l’expression du royaume de 

Dieu, nous pouvons rejeter certains faux enseignements courants sur 

le royaume. 

Selon la croyance populaire, le royaume de Dieu n'est pas le ciel. Un 

seul verset biblique le qualifie de céleste (2 Timothée 4:18), où « 

céleste » fait référence à son origine. L'espoir juif a toujours été que 

le royaume s'établirait sur une Terre renouvelée. Comme Abraham, 

qui attendait la cité fondée, dont Dieu est l'architecte et le 

constructeur, nous attendons la cité à venir (Hébreux 13:14), une cité 

qui descend du ciel d'auprès de Dieu (Apocalypse 21:10). 

Le royaume de Dieu n'est pas, selon Augustin, l'Église catholique ni 

aucune autre Église organisée. Les Juifs à qui Jésus enseignait le 

royaume de Dieu ignoraient tout de l'Église, qui n'avait pas encore 

commencé. Cependant, les véritables disciples de Jésus, appelés dans 

les Écritures les élus, les justes, les saints et les serviteurs de Dieu, 

constituent la véritable Église, la monarchie qui régnera avec le 

Messie. C'est le seul lien entre le royaume de Dieu et l'Église. 

Le royaume de Dieu n'est pas, selon Luc 17:21, le règne de Dieu 

dans nos cœurs. Des traductions inexactes (NIV 1978, GNT, LST) 

disent : « Le royaume de Dieu est au milieu de vous », mais une 

étude attentive des versets sur le royaume montre que ce n'est pas 

enseigné. L'accent est mis sur Jésus et ses disciples gouvernant le 

monde, et non sur Dieu régnant dans le cœur des hommes. La 



 
 

traduction correcte est « Le royaume de Dieu est au milieu de vous », 

comme le dit la NIV 1984. 

Le royaume de Dieu n'est pas, comme le prétendent de nombreux 

eschatologues, « maintenant mais pas encore » ou « inauguré mais 

pas encore établi ». Le royaume du Christ sur terre ne peut exister 

sans sa présence. Le présent siècle mauvais (Ga 1:4) est sous le 

contrôle du Malin (1 Jn 5:19). Le Christ n'y règne pas encore. La 

terminologie du Royaume est politique, et il devrait être évident pour 

tous que Jésus n'est pas encore aux commandes. Le dessein de Dieu 

pour le siècle présent est d'appeler un peuple de toute tribu, de tout 

peuple, de toute langue et de toute nation pour former un royaume de 

prêtres durant le royaume à venir. Les croyants nés de nouveau sont 

cohéritiers de Christ, et ni eux ni Christ n'ont encore reçu leur 

héritage. Nous ne sommes que des héritiers. Dieu nous a exaltés et 

nous a fait asseoir avec Christ dans les lieux célestes en Jésus-Christ, 

afin de nous montrer dans les siècles à venir les richesses 

incomparables de sa grâce. Paul a clairement indiqué aux Corinthiens 

qu'ils ne régnaient pas encore (1 Co 4:8). Jésus commencera son 

règne à son retour (Ap 11:15, 19:6), pas avant. Les verbes pour 

« régner » sont à l'aoriste, ce qui signifie que Jésus devient roi à un 

moment précis, au moment précis où il aura vaincu les royaumes du 

monde et emprisonné Satan dans l'abîme. Jésus est monté au ciel et 

est assis à la droite de Dieu, où il attend que ses ennemis deviennent 

son marchepied à Harmaguédon, après quoi il commencera son 

règne. 

La substitution de la phrase cryptique de Jésus dans les versets 

suivants par des expressions ouvertement messianiques n'est pas 

présentée comme une nouvelle traduction, mais vise à montrer le 

sens que Jésus voulait donner à sa proclamation. Elle reflète la 

compréhension juive de son message. Cependant, rendre le sens 

explicite ne traduit pas le soin que Jésus a dû apporter dans le 

contexte politique délicat dans lequel il vivait. Vous constaterez 

qu'une telle compréhension des versets sur le royaume de Dieu 

permet une interprétation précise, harmonieuse et éclairante de ce 

sujet insaisissable. 



 
 

Lorsque Jésus proclamait la royauté dans un contexte actuel, il se 

désignait, par métonymie, comme le Messie. 

Lorsqu'il parlait de royauté à ses disciples, il faisait référence à la 

monarchie messianique. Il expliqua à plusieurs reprises que la 

plupart des Juifs avaient désobéi à Dieu et avaient été rejetés, mais 

que ceux qui croyaient en lui deviendraient enfants de Dieu et, en 

tant que famille royale, hériteraient de la royauté et régneraient avec 

lui. 

Lorsqu'il parlait de la royauté dans un contexte futur, il faisait 

référence à son règne messianique terrestre, tel que le comprenaient 

et l'attendaient les Juifs pieux du premier siècle. Les versets sur le 

royaume de Dieu sont désormais présentés en trois groupes, reflétant 

l'accent mis sur le roi, la monarchie ou le règne. 

 


