29 Traduit de Anglais vers Francais - www.onlinedoctranslator.com

17.LE ROYAUME DE
DIEU

Qu’est-ce que le royaume de Dieu ?

Le royaume de Dieu est une expression ambigué, difficile a
comprendre pour le lecteur moderne. De nombreux prédicateurs
l'utilisent de maniére vague, comme s'il s'agissait de I'Eglise.
Construire le royaume, ou ceuvrer pour lui, ne sont pas des concepts
bibliques. C'est vraiment triste, car la terminologie employée par
Jésus pour enseigner aux Juifs était pleine d'enthousiasme et
d'attente pour les Juifs fidéles. Jésus préchait le royaume partout ou
il allait. 1l disait aux gens de rechercher le royaume de Dieu comme
étant la priorité absolue. Il était au coeur de son message et est
évoqué dans la plupart des livres du Nouveau Testament.

L'origine de cette expression est imprégnée de la théologie juive,
remontant a 3 000 ans, aux promesses faites par Dieu au roi David et
méme au patriarche juif Abraham mille ans plus tot. Le Dieu d'Israél
est le Dieu de I'histoire ; il a un plan pour son peuple élu, qui sera
révélé a la fin des temps : un plan pour sa nation élue, Israél, et un
plan plus grand encore pour son Eglise, les élus de toute tribu, de
tout peuple, de toute nation et de toute langue.

Dieu est la source de toutes choses, et de nombreuses expressions «
de Dieu » seraient mieux traduites par « de Dieu ». La paix de Dieu,
qui surpasse toute intelligence, n'est pas la paix personnelle de Dieu,
mais la paix qu'il donne. De méme, avec la joie du Seigneur.
L'Agneau de Dieu qui enleve le peché du monde n'est pas I'agneau
favori de Dieu, mais I'Agneau qu'il a offert pour le sacrifice parfait,


https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution

qui efface nos péchés. La traduction « royaume de Dieu » donne une
fausse impression, car elle est facilement interprétée comme
possessive, royaume ou souveraineté de Dieu, ce qui n'est pas le sens
véritable. On ne peut pas parler du royaume de Dieu comme d'un
royaume a venir ou hérité par I'hnomme. Pour les auditeurs juifs de
Jésus, le royaume de Dieu était toujours un royaume terrestre auquel
ils aspiraient, avec un Messie juif comme roi.

Le mot « royaume » évoque de nombreuses significations et, pour le
lecteur moderne, il désigne généralement un pays dirigé par un
monarque. Le mot grecbéalyea,Le terme « royauté » est attesté par
tous les lexiques grecs, un terme abstrait désignant l'autorité royale
d'un roi et son gouvernement, la monarchie. Dans de nombreux
contextes, il désigne la royauté en action, son régne, ou cette autorité
s'exerce. On trouve 140 reférences au royaume dans dix-sept livres
du Nouveau Testament, dont :

43 occurrences se rapportent a Jesus en tant que roi

46 se rapportent aux disciples de Jésus, a sa monarchie, aux élus
de Dieu

51 se rapportent au futur regne messianique

Lorsque ces trois significations sont comprises, le sens des versets
relatifs au royaume de Dieu devient plus clair. La tradition des
traductions  anglaises de la Bible est de traduire
systématiquementbéalya L'idée d'un royaume n'est pas utile et a
engendré confusion et ignorance de ce concept important. Qui est le
roi ? Est-ce Dieu le Pére ou Dieu le Fils ? Ou est le regne ? Est-il au
ciel ou sur terre ? Le regne a-t-il commencé ou est-il encore a venir ?
Les réponses a ces questions deviennent claires lorsque nous
comprenons le sens depaciieio Tov Beov est la royauté de Dieu.

Jésus, bien que né roi des Juifs (Mt 2,2), dut proclamer son message
en présence de chefs religieux juifs hostiles et d'une armée romaine
chargée de réprimer tout signe de rébellion. Incapable de parler
ouvertement et clairement de son identité de Messie ni du projet
divin de le voir gouverner le monde, il utilisa une terminologie juive
énigmatique. Il se présenta comme « le Fils de I'hnomme » au lieu de
dire qu'il était le Messie, et il qualifia son royaume de « royaume de
Dieu » ou de « royaume des cieux », car sa royauté serait établie par
Dieu. Ses disciples ne doutaient pas qu'il se présentait comme le



Messie juif promis qui sauverait Israél de ses ennemis. Les
prophetes de I'’Ancien Testament avaient annoncé que le Messie
serait un descendant de David qui, un jour, siégerait sur son tréne et
régnerait sur le reste de son peuple, Israél. Jésus a utilisé cette
terminologie du royaume pour enseigner aux fideles juifs et a ses
disciples qu'il était le Messie promis, tandis qu'en méme temps, sa
terminologie et ses paraboles rendaient difficile pour ses ennemis de
I'accuser de blaspheme ou de sédition..

Le royaume de Dieu dans le livre de Daniel

Le roi babylonien, Nebucadnetsar, fit un réve que Daniel lui
interpréta. Ce réve est fondamental pour I'espérance messianique
juive (Dn 2:31-45). Dans son réve, le roi vit une immense statue,
dont les différentes parties représentaient de puissants empires
mondiaux centrés autour du Moyen-Orient, incluant des régions
d'Asie, d'Afrique et d'Europe. La téte d'or représentait I'Empire
babylonien, la poitrine et les bras d'argent I'Empire perse, le ventre
et les cuisses de bronze I'Empire grec, les jambes de fer I'Empire
romain, et les pieds de fer et d'argile, une extension de I'Empire
romain, une coalition de nations qui naitrait a la fin des temps.
Pendant que le roi révait, une pierre se détacha, non par la main de
I'nomme, et frappa les pieds de fer et d'argile de la statue, les brisant.
Tous les empires mondiaux furent balayés sans laisser de trace. Puis
la pierre qui frappa la statue devint une immense montagne qui
remplit toute la Terre. Daniel expliqua a Nebucadnetsar :Au temps
de ces rois, le Dieu du ciel établira un royaume qui ne sera jamais
détruit et ne sera jamais laissé a un autre peuple. Il écrasera tous ces
royaumes et les anéantira, mais lui-méme subsistera éternellement.
(Dan 2:44).Le rocher est le Messie. La destruction des empires
mondiaux aura lieu lorsque Jésus reviendra sur Terre et terrassera les
nations révoltées contre Jérusalem lors de la bataille d'Armageddon
(Ap 16:12-16). Le Messie régnera sur les survivants avec un sceptre
de fer, en tant que « Roi des rois et Seigneur des seigneurs ». Son
royaume est ce qu'on appelle le royaume messianique.

Daniel a lui-méme révé de la venue du Messie conquérant (Dn 7:7-
27). 1l a vu quatre bétes (des empires mondiaux) et la derniére avait
dix cornes, dont trois ont été déracinées par une petite corne,
I'’Antéchrist, qui parlait avec vantardise et exercait son autorité



pendant un temps, des temps et la moitié d'un temps, les quarante-
deux mois durant lesquels les saints seront livrés entre ses mains (Ap
13:5-7). Cette petite corne est I'hnomme d'iniquité contre lequel Paul
nous met en garde (2 Thessaloniciens 2:1-4), la béte que tous les
habitants de la terre adoreront (Ap 13:1-10) et qui sera finalement
tuée et jetée en enfer (Ap 19:20).

Les versets suivants révelent I’issue de ce que Jésus a appelé « une
grande détresse, sans pareille depuis le commencement du monde
jusqu’a présent » (Mt 24, 15-22).

Tandis que je contemplais la nuit, dans une vision, jai vu
comme un fils de I'nomme venant dans les nuées. A son
arrivée, il a été présenté a I'Ancien des jours. Il a recu la
royauté, l'autorité et la gloire, et tous lui ont rendu hommage,
des gens de tout pays et de toute langue. Sa domination est
éternelle et n'a pas de fin ; son royaume ne sera jamais détruit
(Dn 7:13-14).

Mais les saints des lieux élevés recevront le royaume et le
posséderont pour toujours (Dan 7:18)

La royauté, l'autorité et la grandeur de tous les royaumes du
monde seront données aux saints des lieux célestes. Leur
royaume est éternel, et tous les dirigeants leur rendront
hommage et se soumettront a eux (Dan 7:27).

Le Seigneur sera roi de toute la terre... Alors, les survivants de
toutes les nations qui ont attaqué Jérusalem monteront chaque année
pour adorer le Roi, le Seigneur des armées célestes (Zacharie 14:9,
16). Les nations marcheront & la lumiére de la Ville sainte, et les rois
de la terre lui apporteront leur splendeur (Ap 21:24).

Dans le royaume qui en résulte, toutes les nations et tous les peuples
de toutes langues rendent hommage au Messie, mais ce sont les
saints qui possedent le royaume, comme cela est répeté trois fois
(Dn 7:18, 22, 27). Dans Daniel, I'expression « saints du Trés-Haut »
contraste avec les Juifs, systématiquement désignés comme le
peuple de Daniel (Dn 9:15-16, 19, 24, 10:14, 11:14, 12:1). Keil dit :
« Les saints du Tres-Haut, ou en bref les saints, ne sont ni les Juifs,
qui ont I'nabitude de s'appeler eux-mémes « saints » par opposition
aux paiens, ni [I'lsraél converti du millénaire ; ils sont la



congrégation de la Nouvelle Alliance, composée d'lsraél et des
fideles de toutes les nations ; car le royaume que Dieu donne au Fils
de I'nomme comprendra, selon Daniel 7:14, ceux qui sont rachetés
parmi toutes les nations de la Terre » (Commentaire sur Daniel, p.
239).

Les détails sur les derniéres annees de cet &ge, lorsqu'une coalition
mondiale sous la direction de I'Antéchrist dévorera la Terre entiere,
sont donnés dans Daniel 7 et Apocalypse 6-19. Dieu donne la
victoire au Messie et aux saints. J'ai expliqué ailleurs pourquoi je
crois que l'expression « saints du Tres-Haut » doit étre interprétée
comme « saints des lieux célestes ».

Un tiers des versets sur le royaume de Dieu/les cieux se concentrent
sur les disciples de Jésus, représentants de tous les saints. Le
royaume de Dieu leur appartient. Ils y entrent par la nouvelle
naissance. lls sont dés a présent héritiers du royaume et en détiennent
les clés. lls sieégeront avec Abraham, Isaac et Jacob dans le royaume,
qui est la monarchie messianique, car Jésus leur confere la royauté
(Lc 22:29-30). lls mangeront et boiront a sa table royale et siégeront
sur des trénes pour juger les douze tribus d'Israél. 1ls sont appelés a
son royaume (royaute) et a sa gloire (1 Thessaloniciens 2:12). Ils ne
sont pas la comme sujets du royaume, mais comme dirigeants. Dieu a
choisi ceux qui sont pauvres aux yeux du monde pour hériter du
royaume qu'il a promis a ceux qui l'aiment (Jacques 2:5). lls
recevront un accueil chaleureux dans le regne éternel de leur
Seigneur et Sauveur Jesus-Christ (2 Pi 1:11). L'Agneau est loué au
ciel parce qu'il a été immolé et qu'il a racheté par son sang des
hommes de toute tribu, de toute langue, de tout peuple et de toute
nation, et en a fait un royaume de prétres qui gouverneront la terre
(Ap 5:10). Tel est le dessein divin pour I'numanité rachetée.

Le royaume n'est pas mentionné spécifiqguement partout ou il est mis
en avant. Par exemple :

A celui qui vaincra, & celui qui fera ma volonté jusqua la fin, je
donnerai autorité sur les nations, pour les paitre avec une verge de
fer, et pour les briser comme de la poterie, selon que mon Pére m'a
donné cette autorité (Ap 2:26-27).



Au vainqueur, je donnerai le droit de s'asseoir avec moi sur mon
tréne, comme moi, j'ai vaincu et me suis assis avec mon Pere sur son
trone (Ap 3:21).

La phraséologie du royaume de Dieu a trois significations distinctes.
Si elles ne sont pas comprises, il est difficile pour les interpretes
d'’harmoniser les versets relatifs au royaume de Dieu.

1. Lorsque Jesus parlait de la royauté dans son contexte actuel, il se
désignait souvent, par métonymie, comme le Messie.

2. Lorsqu'il parlait de la royauté a ses disciples, il faisait référence a
son futur gouvernement, la monarchie messianique. Il expliqua a
maintes reprises, généralement par des paraboles, que la nation
juive avait désobéi a Dieu, rompu l'alliance et perdu la royauté
qui lui avait été promise. En conséquence, la royauté serait
donnée a d'autres, a ceux qui croient en Jésus, y compris les Juifs
fideles de tous ages. En tant qu'enfants de Dieu, ils constituent la
famille royale et hériteront de la royauté et régneront avec le
Messie.

3. Lorsque Jésus parlait du royaume dans un contexte futur, il faisait
référence a son regne terrestre, un concept qui était compris et
attendu avec impatience par les Juifs pieux du premier siecle.

Cette interprétation évite la conclusion maladroite selon laquelle le
royaume est a la fois présent et futur ; qu'il a été inauguré, mais ne
I'est pas encore. Elle maintient I'accent sur la « royauté » et évite
I'enseignement non biblique et contraire aux faits selon lequel Jésus
gouvernerait le monde actuellement. Elle souligne le fait que les
disciples de Jésus sont les héritiers de la royauté, un concept
géneralement mal compris et ignoré. En tant qu'enfants de Dieu, ils
sont cohéritiers du Messie et partageront sa gloire (Romains 8:17).
L'Eglise visible n'est pas, comme le dit Augustin, le royaume de
Dieu. Ce sont plutot les élus qui constituent la monarchie, une grande
multitude de toute nation, tribu, peuple et langue qui régnera avec le
Christ sur la terre (Ap 5:9-10). Leur réegne commencera lorsque le
Messie reviendra sur terre et qu'ils seront ressuscités et enleves. Mais
en tant qu'héritiers, ils sont déja entrés dans la royauté et la



monarchie messianiques. Tel est leur statut. Etant faits de chair et de
sang dans leur corps actuel, ils ne peuvent hériter du royaume (1 Co
15:50) ; le royaume suivra la résurrection. La monarchie ressuscitée
gouvernera la Terre, mais ils n'y vivront pas. Leur demeure pendant
le millénaire sera la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:2 — 2:5). Cette cité
est actuellement au ciel (Hé 12:22-25), mais a la fin de cet age, au
retour de Jésus, la Nouvelle Jérusalem descendra du ciel d'aupres de
Dieu et sa gloire sera visible au-dessus de la Jérusalem terrestre (Ap
21:2). Les nations marcheront a sa lumiére, et les rois de la terre lui
apporteront leur splendeur (Ap 21:24).

Interprétation de I'expression « royaume de Dieu »

Le— L'article défini indique que les Juifs savaient de quoi Jésus
parlait. 1l ne s'agit pas d'un royaume indéfini, mais du royaume
annoncé par les prophétes de I'Ancien Testament, le royaume du
Messie promis. L'enseignement de Jésus était centré sur son royaume
a venir, pour lequel nous prions lorsque nous disons: « Que ton
régne vienne ! »

royaume— Mot complexe qui peut désigner le roi, sa royauté, sa
monarchie, son domaine ou son regne. Le sens premier des mots
hébreu et grec pour royaume est « royauté», pouvoir royal ou
autorité exercée par le roi et sa monarchie. Mis en pratique, il signifie
« régner ».

de— Ce mot parait simple, mais il traduit le génitif grec, qui a de
nombreuses nuances de sens ; il évoque essentiellement une relation
étroite. Le sens le plus courant est « possession », ce qui signifierait
que le royaume de Dieu est le royaume de Dieu. Cependant, le
royaume de Dieu, son régne souverain sur l'univers, ne peut venir
comme le royaume de Dieu vient, et les humains ne peuvent le
posséder. Le royaume de Dieu est autre chose. Dans cette expression,
le « de » est a l'ablatif, signifiant « de ». Le royaume de Dieu évoque
la royauté qui vient de Dieu. Il s'agit d'un roi que Dieu a désigné et
des élus, que Dieu a choisis pour étre ses enfants et héritiers du
royaume. Dieu est la source et I'origine du royaume. Les versets sur



le royaume parlent du roi, Jésus le Messie, de sa monarchie, de
I'Eglise et de son regne futur sur Terre.

DieuDieu le Pére est la source de toutes choses, et en ce sens, le
royaume vient de lui. Mais le roi est un homme, Jésus le Messie, le
Fils de Dieu, et le royaume devrait donc normalement étre considéré
comme lui appartenant, comme le croyaient les Juifs. Il s'agit d'un
royaume terrestre gouverné par un homme, le Messie juif, lorsqu'il
descendra du ciel pour gouverner le nouveau monde.

Ce que n'est pas le royaume de Dieu

En acceptant I’explication ci-dessus de 1’expression du royaume de
Dieu, nous pouvons rejeter certains faux enseignements courants sur
le royaume.

Selon la croyance populaire, le royaume de Dieu n'est pas le ciel. Un
seul verset biblique le qualifie de céleste (2 Timothée 4:18), ou «
céleste » fait référence a son origine. L'espoir juif a toujours été que
le royaume s'établirait sur une Terre renouvelée. Comme Abraham,
qui attendait la cité fondée, dont Dieu est larchitecte et le
constructeur, nous attendons la cité a venir (Hébreux 13:14), une cité
qui descend du ciel d'auprés de Dieu (Apocalypse 21:10).

Le royaume de Dieu n'est pas, selon Augustin, I'Eglise catholique ni
aucune autre Eglise organisée. Les Juifs a qui Jésus enseignait le
royaume de Dieu ignoraient tout de I'Eglise, qui n'avait pas encore
commencé. Cependant, les véritables disciples de Jésus, appelés dans
les Ecritures les élus, les justes, les saints et les serviteurs de Dieu,
constituent la véritable Eglise, la monarchie qui régnera avec le
Messie. C'est le seul lien entre le royaume de Dieu et I'Eglise.

Le royaume de Dieu n'est pas, selon Luc 17:21, le régne de Dieu
dans nos cceurs. Des traductions inexactes (NIV 1978, GNT, LST)
disent : « Le royaume de Dieu est au milieu de vous », mais une
étude attentive des versets sur le royaume montre que ce n'est pas
enseigné. L'accent est mis sur Jésus et ses disciples gouvernant le
monde, et non sur Dieu régnant dans le cceur des hommes. La



traduction correcte est « Le royaume de Dieu est au milieu de vous »,
comme le dit la NIV 1984.

Le royaume de Dieu n'est pas, comme le prétendent de nombreux
eschatologues, « maintenant mais pas encore » ou « inauguré mais
pas encore établi ». Le royaume du Christ sur terre ne peut exister
sans sa présence. Le présent siecle mauvais (Ga 1:4) est sous le
contréle du Malin (1 Jn 5:19). Le Christ n'y régne pas encore. La
terminologie du Royaume est politique, et il devrait étre évident pour
tous que Jésus n'est pas encore aux commandes. Le dessein de Dieu
pour le siecle présent est d'appeler un peuple de toute tribu, de tout
peuple, de toute langue et de toute nation pour former un royaume de
prétres durant le royaume a venir. Les croyants nés de nouveau sont
cohéritiers de Christ, et ni eux ni Christ n'ont encore regu leur
héritage. Nous ne sommes que des héritiers. Dieu nous a exaltés et
nous a fait asseoir avec Christ dans les lieux célestes en Jésus-Christ,
afin de nous montrer dans les siecles a venir les richesses
incomparables de sa gréace. Paul a clairement indiqué aux Corinthiens
qu'ils ne régnaient pas encore (1 Co 4:8). Jésus commencera son
régne a son retour (Ap 11:15, 19:6), pas avant. Les verbes pour
« régner » sont a l'aoriste, ce qui signifie que Jésus devient roi a un
moment précis, au moment précis ou il aura vaincu les royaumes du
monde et emprisonné Satan dans I'abime. Jésus est monté au ciel et
est assis a la droite de Dieu, ou il attend que ses ennemis deviennent
son marchepied a Harmaguédon, aprés quoi il commencera son
regne.

La substitution de la phrase cryptique de Jésus dans les versets
suivants par des expressions ouvertement messianiques n'est pas
présentée comme une nouvelle traduction, mais vise a montrer le
sens que Jésus voulait donner a sa proclamation. Elle reflete la
compréhension juive de son message. Cependant, rendre le sens
explicite ne traduit pas le soin que Jésus a di apporter dans le
contexte politique délicat dans lequel il vivait. Vous constaterez
qu'une telle compréhension des versets sur le royaume de Dieu
permet une interprétation precise, harmonieuse et éclairante de ce
sujet insaisissable.



Lorsque Jésus proclamait la royauté dans un contexte actuel, il se
désignait, par métonymie, comme le Messie.

Lorsqu'il parlait de royauté a ses disciples, il faisait référence a la
monarchie messianique. Il expliqua a plusieurs reprises que la
plupart des Juifs avaient désobéi a Dieu et avaient été rejetés, mais
que ceux qui croyaient en lui deviendraient enfants de Dieu et, en
tant que famille royale, hériteraient de la royauté et régneraient avec
lui.

Lorsqu'il parlait de la royauté dans un contexte futur, il faisait
référence a son regne messianique terrestre, tel que le comprenaient
et l'attendaient les Juifs pieux du premier siecle. Les versets sur le
royaume de Dieu sont désormais présentés en trois groupes, reflétant
I'accent mis sur le roi, la monarchie ou le régne.



